
 

 

 65         

DOI: https://doi.org/10.33193/AJHASS.55 

 دور الأديان في تعزيز القيم الأخلاقية والاجتماعية والثقافية

 (دراسة مقارنة)

 

 
 

 نوال قاسم حمادي السعدي .م.د
 ، العراقجامعة بغداد، كلية العلوم الإسلامية

 nawal.qasim@cois.uobaghdad.edu.iq الاميل الجامعي :

 

 

 

 

 

 

 الملخّص

تبحث هذه الدراسة في دور الأديان في ترسيخ القيم الأخلاقية والاجتماعية والثقافية من خلال مقاربة مقارنة 

تجمع بين النصوص الدينية والتراث الفكري الكلاسيكي والتحليلات المعاصرة. وتنطلق من فرضية أن الدين لا 

على كونه منظومة اعتقادية أو شعائرية، بل يشكّل إطارًا قيميًا شاملًا يوجّه سلوك الأفراد وينظّم العلاقات يقتصر 

الاجتماعية ويؤسس للهوية الثقافية داخل المجتمعات. وتبيّن الدراسة أن القيم الدينية تستمد قوتها من مرجعية 

 يّزها عن النظم الأخلاقية الوضعية المتغيّرة.متعالية تمنحها طابع الإلزام والاستمرارية، وهو ما يم

 

 .الأخلاق الديني، مقارنة الأديان، القيم الثقافية، القيم الاجتماعية، القيم الأخلاقية، الدين الكلمات المفتاحية:

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 66         

DOI: https://doi.org/10.33193/AJHASS.55 

The Role of Religions in Promoting Moral, 

Social, and Cultural Values  

(A Comparative Study) 
 

 

 

Dr. Nawal Qasim Hammadi Al-Saadi 
College of Islamic Sciences, University of Baghdad, Iraq 

University Email: nawal.qasim@cois.uobaghdad.edu.iq 

 

 

 

 

ABSTRACT 

This study explores the role of religions in establishing moral, social, and cultural 

values through a comparative approach that combines religious texts, classical 

intellectual heritage, and contemporary analyses. It begins with the premise that 

religion is not merely a system of beliefs or rituals, but rather constitutes a 

comprehensive value framework that guides individual behavior, regulates social 

relations, and establishes cultural identity within societies. The study demonstrates 

that religious values derive their strength from a transcendent authority that grants 

them a binding and enduring character, distinguishing them from the ever-changing 

nature of secular ethical systems. 

 

Keywords: Religion, Moral Values, Social Values, Cultural Values, Comparative 

Religion, Religious Ethics. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 67         

DOI: https://doi.org/10.33193/AJHASS.55 

 المقدمة 

التاريخ الإنساني، البنية العميقة التي تنتظم حولها رؤية الإنسان للكون والحياة والآخرين. شكّلت الأديان، منذ فجر 

فالدين لم يكن يومًا مجرد طقوس تعبدية أو منظومة اعتقادية، بل كان دائمًا إطارًا حضاريًا شاملاً، تتداخل فيه 

ة بالقواعد السلوكية. ولهذا فإن معظم الرؤية الكونية بالتصورات الأخلاقية، وتتشابك فيه المعتقدات الغيبي

الحضارات الكبرى لم تبُنَ على أسس مادية صرفة، بل تأسست على تصورات دينية أنتجت منظومات أخلاقية 

 وقيمية ضابطة للسلوك الفردي والجماعي.

لاقية من هذا المنطلق، تسعى هذه الدراسة إلى تحليل الدور الذي تضطلع به الأديان في تعزيز القيم الأخ

والاجتماعية والثقافية، من خلال مقاربة مقارنة بين أبرز التقاليد الدينية، مع تركيز خاص على الديانات 

 الإبراهيمية، بوصفها الأكثر تأثيرًا في تشكيل التاريخ الحضاري للعالم العربي والإسلامي.

 

 مشكلة البحث:

لاقية وضعفًا في الروابط الاجتماعية وتآكلًا في الهوية تواجه المجتمعات المعاصرة تراجعًا واضحًا في القيم الأخ

الثقافية بفعل العولمة والنزعة المادية. وتنطلق مشكلة البحث من الحاجة إلى دراسة مقارنة تكشف كيفية إسهام 

 الأديان في ترسيخ القيم الأخلاقية والاجتماعية والثقافية، في ضوء التراث الديني والفكر المعاصر.

 

 لبحث:أهمية ا

تنبع أهمية هذا البحث من كونه يعالج أزمة القيم من منظور ديني مقارن، ويبرز الدور الحضاري للأديان في بناء 

الأخلاق وتنظيم المجتمع وصيانة الهوية الثقافية. كما يسهم في تعزيز الدراسات المعاصرة في مجال الأديان 

 قيم الإنسانية المشتركة.والفكر الأخلاقي، ويدعم الحوار بين الأديان حول ال

 

 أهداف البحث:

 يهدف البحث إلى:

 . توضيح مفهوم الدين والقيم بوصفهما منظومة موجهة للسلوك الإنساني.1 

 . بيان الأسس الدينية للقيم الأخلاقية والاجتماعية.2 

 . إبراز دور الأديان في تعزيز التماسك الاجتماعي وبناء الهوية الثقافية.3 

 قارنة بين الأديان في تصورها للقيم الإنسانية.. إجراء م4 

 . تقويم فاعلية الخطاب الديني في مواجهة أزمة القيم المعاصرة.5 

 

 أسئلة البحث:

 يسعى البحث للإجابة عن الأسئلة الآتية:

 . ما مفهوم الدين والقيم في السياقين اللغوي والاصطلاحي؟1 

 . كيف تؤسس الأديان لمنظومة القيم الأخلاقية؟2 

 . ما دور الأديان في تعزيز القيم الاجتماعية والثقافية؟3 

 . ما أوجه الاتفاق والاختلاف بين الأديان في مجال القيم؟4 

 . إلى أي مدى يسهم الدين في معالجة أزمة القيم في العصر الحديث؟5 

 

 منهج البحث:

المنهج التحليلي المقارن، من خلال تحليل النصوص الدينية والمصادر التراثية والفكرية يعتمد البحث على 

الحديثة المتعلقة بالقيم، ثم مقارنتها لاستخلاص أوجه الاتفاق والاختلاف بين الأديان في تصورها للأخلاق 

ين والقيم، والمنهج النقدي والمجتمع والثقافة. كما يوظف البحث المنهج الوصفي في عرض المفاهيم الأساسية للد

 في تقويم الخطاب الديني المعاصر ومدى فاعليته في مواجهة أزمة القيم في العصر الحديث.

 

 



 

 

 68         

DOI: https://doi.org/10.33193/AJHASS.55 

 المبحث الأول: الإطار المفاهيمي للدين والقيم

 في اللغة والاصطلاحالدين المطلب الأول: مفهوم 

 تعريف الدين في اللغةأولاً: 

ين في  اللغة العربية إلى مادة )دان(، وهي تدل على الانقياد والخضوع والحساب والجزاء. يرجع أصل كلمة الدِّّ

ين، لأن العبد يدين لله »قال ابن فارس:  الدال والياء والنون أصل واحد يدل على الانقياد والذل، ومنه الدِّّ

«.بالطاعة
(1)

  

وسلوك. ولهذا قيل: دان له القوم أي فالدين في أصله اللغوي ليس مجرد اعتقاد، بل هو منظومة التزام وخضوع 

خضعوا وأطاعوا.
(2)

 

ين يأتي بمعاني: الطاعة، والجزاء، والحساب، والشريعة، والملة. وهذا التعدد الدلالي  وذكر ابن منظور أن الدِّّ

يكشف أن الدين في بنيته اللغوية يجمع بين العقيدة، والنظام، والمحاسبة الأخلاقية، وهو ما يفسر ارتباطه 

عضوي بالقيم.ال
(3)

 

 مفهوم الدين ووظيفته القيميةثانياً: 

يرى ابن خلدون أن الإنسان مفطور على العدوان وحب السيطرة، ولا يمكن كبح هذه النزعات إلا بوازع أخلاقي 

داخلي، وهذا الوازع هو الدين. فالقانون وحده لا يصنع مجتمعًا عادلًا ما لم يسنده ضمير ديني يضبط السلوك من 

اخل. ولهذا كانت الشريعة، في نظره، أساس العمران الحقيقي.الد
(4)

 

ويؤكد القرضاوي أن القيم ليست فرعًا في الدين، بل هي جوهره، وأن العقيدة والعبادة والتشريع كلها وسائل 

على لتحقيق منظومة أخلاقية شاملة، قوامها العدل والرحمة والكرامة الإنسانية. فالدين لا يهدف إلى السيطرة 

الإنسان، بل إلى تحريره من أهوائه.
(5)

 

ويشير علي عبد الرازق إلى أن الفكر الإسلامي الكلاسيكي فهم الدين بوصفه نظامًا أخلاقيًا واجتماعيًا في آن 

واحد، لا مجرد عقيدة غيبية، وأن هذا ما جعله قادرًا على بناء حضارة متماسكة عبر قرون.
(6)

 

 م في اللغة والاصطلاح:قِي  تعريف ال المطلب الثاني:

 تعريف القيم في اللغة:أولاً: 

القاف والواو »ترجع كلمة القيمة إلى مادة )قوم(، وهي تدل على الاستقامة، والاعتدال، والثبات. يقول ابن فارس: 

فالقيمة في أصلها اللغوي هي ما يقوم به الشيء ويستقيم، أي ما يمنحه «. والميم أصل يدل على قيام واستقامة

وزنه ومعناه.
(7)

 

، ثم تطورت دلالتها لتشير إلى القدر المعنوي، ”ثمن الشيء وما يقوم مقامه“وأشار ابن منظور إلى أن القيمة هي 

م“لا المادي فقط. وهذا التطور الدلالي مهم، لأنه يكشف أن القيم الأخلاقية هي ما  الإنسان ويمنحه وزنه ” يقُوِّّ

الإنساني.
(8)

 

لتين اللغويتين للدين والقيم يتضح أن الدين هو منظومة التزام وخضوع وحساب، وأن القيم الجمع بين الدلا وعند

هي ما يقوم به الإنسان ويستقيم، وبذلك يصبح الدين في جوهره منظومة إنتاج للقيم، لا مجرد عقيدة نظرية. وهذا 

الاجتماعية.ما يفسر تاريخيًا لماذا لم تنفصل الأديان الكبرى عن بناء الأخلاق والنظم 
(9)

 

 

                                                           
 .292، ص 2مقاييس اللغة: ابن فارس، )بيروت: دار الفكر(، مادة )دين(، ج (1)

 .171–175ينظر: المفردات في غريب القرآن: الراغب الأصفهاني، )دمشق: دار القلم(، مادة )دين(، ص  (2)

 .111–113، ص 13لسان العرب: ابن منظور، )بيروت: دار صادر(، مادة )دين(، ج (3)

 .371–313، ص 1المقدمة: ابن خلدون، ج (4)

 .19–13(، ص 1995القيم في الإسلام: يوسف القرضاوي، )القاهرة: مكتبة وهبة،  (5)

 91–33(، ص 1959ليف والترجمة، تمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية: علي عبد الرازق، )القاهرة: لجنة التأ (6)

 .17–15، ص 5مقاييس اللغة: ابن فارس، مادة )قوم(، ج (7)

، وينظر: القاموس المحيط: الفيروزآبادي، )بيروت: 502–493، ص 12لسان العرب: ابن منظور، مادة )قوم(، ج (8)

 .1129مؤسسة الرسالة(، مادة )قوم(، ص 

، وسؤال الأخلاق: طه عبد 24–22، و دراز، الدين، ص 171–175ص ينظر: المفردات: الراغب الأصفهاني،  (9)

 .50الرحمن، ص 



 

 

 69         

DOI: https://doi.org/10.33193/AJHASS.55 

 مفهوم القِي م في المنظور الديني: ثانياً:

ف القيم في المنظور الديني بأنها معايير سلوكية ومعنوية تستمد مشروعيتها من مصدر متعالٍ، لا من مجرد  تعُرَّ

إلزاميًا داخليًا التوافق الاجتماعي. وهذا ما يميزها عن الأعراف أو القوانين الوضعية؛ فالقيمة الدينية تملك بعداً 

يجعل الإنسان يلتزم بها حتى في غياب الرقابة الخارجية. وقد ذهب الغزالي إلى أن القيمة الحقيقية ليست الفعل 

الظاهر، بل الهيئة الراسخة في النفس التي تصدر عنها الأفعال بسهولة ومن غير تكلّف، وهو ما يجعل الدين أداة 

تقويم السلوك الظاهري.لصناعة الشخصية الأخلاقية لا مجرد 
(1)

  

ويؤكد دراز أن القيم في القرآن ليست تعليمات أخلاقية معزولة، بل هي جزء من رؤية كونية متكاملة، تجعل 

الإنسان مسؤولًا عن أفعاله أمام الله والتاريخ معًا. فالأخلاق القرآنية لا تقوم على المصلحة أو المنفعة، بل على 

ها طابعًا مطلقًا.الحق والواجب، وهو ما يمنح
(2)

 

أما في الفكر الأخلاقي المعاصر، فيرى طه عبد الرحمن أن الحداثة حين نزعت القيم من بعدها الديني أفرغتها 

من مضمونها، وحوّلتها إلى قواعد نسبية خاضعة للهوى والمنفعة. ولذلك يدعو إلى إعادة تأسيس الأخلاق على 

ي تجعل الإنسان يتجاوز أنانيته نحو المسؤولية.، أي على العلاقة الروحية الت”التزكية“
(3)

 

 الثاني: دور الأديان في تعزيز القيم الأخلاقية المبحث  

تعَُد الأخلاق أحد الأبعاد الأساسية للدين، فهي الرابط بين الاعتقاد والعمل، والفكر والسلوك. وقد ركزت الأديان 

يم ويحقق التوازن بين ذاته ومجتمعه. وتبيّن الدراسات المقارنة الكبرى على بناء الإنسان الصالح، الذي يلتزم بالق

أن الأديان كانت الأكثر قدرة على إنتاج منظومة أخلاقية متكاملة، لا تقتصر على الفعل الظاهري، بل تمتد إلى 

 نية الإنسان وصفاته النفسية، والقدرة على مواجهة التحديات الاجتماعية والأخلاقية.

 

 

 الأول: القيم الأخلاقية في الإسلام المطلب
 :أولًا: الأساس القرآني للأخلاق

البناء الأخلاقي في الإسلام يقوم على الربط العضوي بين الإيمان والسلوك. فالقرآن يربط التقوى بالتمييز بين 

ِّ أتَْ الناس ويجعلها معيار التفاضل الأخلاقي نْدَ اللََّّ قَاكُمْ{، قال تعالى: }إِّنَّ أكَْرَمَكُمْ عِّ
(4)

، ويشدد على أن الهدف من 

العبادات هو تزكية النفس وتهذيب الأخلاق.
(5)

 

ويرى الغزالي أن العبادات ليست مجرد شعائر شكلية، بل أدوات لتدريب النفس على ضبط الأهواء، وغرس 

والأخلاق، فكل  الفضائل مثل الصدق، والرحمة، والإحسان، والتعاون الاجتماعي. كما يربط القرآن بين الإيمان

.،فعل إنساني يتم وفق ضوابط القيم الدينية، ويكون مقبولًا أمام الله
(6)

 

 ثانيًا: دور التشريع الإسلامي في تعزيز القيم

التشريع الإسلامي يشمل جميع جوانب حياة الإنسان: العبادات، المعاملات، والعلاقات الاجتماعية. ويؤكد 

إلى صناعة الإنسان الصالح وضبط العلاقات الإنسانية وفق قيم العدل  القرضاوي أن الأحكام الشرعية تهدف

والرحمة.
(7)

 

فالزكاة والصوم والحج ليست مجرد طقوس، بل نظم تربوية عملية لتقوية الروح الأخلاقية، وإقامة نظام اجتماعي 

رس القيم.متماسك، يظُهر كيف أن الدين ليس منفصلًا عن الحياة اليومية، بل يشكل أداة عملية لغ
(8)

 

 

                                                           
 .51–52، ص 3إحياء علوم الدين: أبو حامد الغزالي، )بيروت: دار المعرفة(، ج (1)

 .103–97(، ص 1934دستور الأخلاق في القرآن: محمد عبد الله دراز، )القاهرة: دار المعرفة،  (2)

 .43–43(، ص 2000عبد الرحمن، )الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي، سؤال الأخلاق: طه  (3)

 .13سورة الحجرات: من الآية  (4)

 .31–27ينظر: دستور الأخلاق في القرآن: دراز، ص  (5)

 .12–5، ص 3إحياء علوم الدين: الغزالي، ج (6)

 .52–45ينظر: القيم في الإسلام: يوسف القرضاوي، ص  (7)

 .211–211، والظاهرة القرآنية: مالك بن نبي، ص 139–133ينظر: مقاصد الشريعة الإسلامية: ابن عاشور، ص  (8)



 

 

 70         

DOI: https://doi.org/10.33193/AJHASS.55 

 ثالثاً: الأمثلة التطبيقية على القيم الإسلامية

 الصدق والأمانة  .1

من القيمتان أساس المجتمع الإسلامي؛ فالصدق يحمي المجتمع من الخداع والفساد، والأمانة تضهاتان تعد 

َ يَأمُْرُكُمْ أنَْ تؤَُدُّوا  الْأمََانَاتِّ إِّلَىٰ أهَْلِّهَا﴾المحافظة على الحقوق والأموال، قال تعالى ﴿إِّنَّ اللََّّ
(1)

. 

 وقد انعكس هذا المبدأ في نظم الحكم والإدارة والقضاء، حيث عُدَّت المسؤولية تكليفًا لا تشريفًا.

 العدل  .2

العدل هو أساس العلاقات الإنسانية في الشريعة، وركيزة لتحقيق الاستقرار المجتمعي.
(2)

وفي ذلك يقول تعالى:  

لتَّقْوَى﴾ لوُا هوَُ أقَْرَبُ لِّ لوُا  اعْدِّ مَنَّكُمْ شَنَآنُ قوَْمٍ عَلَىٰ ألَاَّ تعَْدِّ ﴿وَلَا يَجْرِّ
(3)

فالقرآن يؤكّد أن العدل واجب حتى مع  

 المخالفين.

 التضامن الاجتماعي .3

الفقر، وتحقيق المساواة لحد من ة لإعادة توزيع الثروة، وايجُسَّد في الزكاة والصدقات، وهي آليات عملي

الاجتماعية.
(4)

 ﴾ مْ حَقٌّ لِّلسَّائِّلِّ وَالْمَحْرُومِّ قال تعالى: ﴿وَفِّي أمَْوَالِّهِّ
(5)

فهذه الآية تؤكد أن التضامن في الإسلام ليس  

 تفضّلًا، بل واجب اجتماعي مؤسس شرعًا.

 الرحمة والرفق  .4

لى عليا، تطُبَّق في جميع جوانب الحياة، من التعامل مع الناس إتؤكد النصوص القرآنية والحديثية أن الرحمة قيمة 

حماية البيئة والرفق بالحيوان
(6)

ينَ﴾ لْعَالمَِّ ، وفي ذلك يقول تعالى: ﴿وَمَا أرَْسَلْنَاكَ إِّلاَّ رَحْمَةً لِّّ
(7)

. 

 

 الثاني: القيم الأخلاقية في المسيحية واليهودية المطلب
 أولًا: القيم في المسيحية

المسيحية أخلاقها على المحبة والغفران كأساس لكل فضيلة، وترى أن القلب النقي هو معيار الأخلاق قبل تؤسس 

الفعل الظاهر. وتؤكد النصوص المسيحية أن الرحمة والغفران يجب أن تتجاوز حدود البشر، لتشمل العدو 

والظالم، وهو ما يضع معيارًا أخلاقيًا عميقًا يتجاوز القانون المدني.
(8)

 

ويشير الشهرستاني إلى أن المسيحية ركّزت على الأخلاق الداخلية للفرد، باعتبارها محركًا رئيسًا للسلوك، بحيث 

يصبح الإنسان قادرًا على التحكم في أفعاله دون الاعتماد على قوة خارجية.
(9)

 

 ثانياً: الأمثلة التطبيقية على القيم الأخلاقية في المسيحية 

 . قيمة المحبة:1

أحبوا أعداءكم، باركوا »عدّ المحبة الركيزة الأخلاقية الأولى في المسيحية، حيث يقول المسيح في العهد الجديد: تُ 

«لاعنيكم، أحسنوا إلى مبغضيكم
(10)

. 

«أحبب وافعل ما تشاء، لأن المحبة لن تقودك إلى الشر»ويقول أوغسطينوس: 
(11)

 

 . قيمة التواضع2

                                                           
 .53سورة النساء: من الآية  (1)

 .101–97دستور الأخلاق في القرآن: دراز، ص  (2)

 .3سورة المائدة: الآية  (3)

 .41–37، ص 1فقه الزكاة: القرضاوي، ج (4)

 .19من الآية  سورة الذاريات: (5)

 25–15، ص 3إحياء علوم الدين: الغزالي، ج (6)

 .107سورة الأنبياء: من الآية  (7)

، محاضرات في مقارنة الأديان: محمد أبو زهرة، 141–134، ص 1ينظر: مذاهب الأخلاقيين: عبد الرحمن بدوي، ج (8)

 .73–72ص 

 .219–213، ص 1الملل والنحل: الشهرستاني، ج (9)

 44: 5متى  (10)

 7، ص 14مدينة الله: أوغسطينوس، ج (11)



 

 

 71         

DOI: https://doi.org/10.33193/AJHASS.55 

من أراد أن يكون فيكم عظيمًا فليكن لكم »المسيح نفسه، جاء في الانجيل:  يرتبط التواضع في المسيحية بسلوك

«خادمًا
(1)

. 

وقد عدَّ توما الأكويني أن التواضع فضيلة تحفظ الإنسان من الكبر وتجعله أكثر قربًا من العدالة الاجتماعية.
(2)

 

 . قيمة الغفران3

«اغفروا يغُفر لكم»جاء في الإنجيل: 
(3)

. 

رت في التشريعات الكنسية المتعلقة بالمصالحة والاعتراف والعفو، وساهمت في بناء ثقافة التسامح وهذه القيمة أث

في المجتمعات المسيحية.
(4)

 

ً ثالث  : القيم في اليهوديةا

تركز اليهودية على الطاعة للشريعة كأساس للفضيلة، حيث تحدد الوصايا سلوك الإنسان اليومي، وتخلق نظامًا 

مؤسسيًا. كما تولي اهتمامًا بالعدالة الاجتماعية وتنظيم العلاقات بين الأفراد والجماعات، فتربط بين أخلاقيًا 

الواجب الفردي والجماعي لتحقيق مجتمع متوازن.
(5)

 

وتشير الدراسات المقارنة إلى أن اليهودية والمسيحية والإسلام تتقاسم نفس المبادئ الأخلاقية الأساسية، لكنها 

طرائق التطبيق والمرجعية الروحية.تختلف في 
(6)

 

 رابعاً: الأمثلة التطبيقية على القيم الأخلاقية في اليهودية

 . قيمة العدل:1

«العدلَ العدلَ تتبع»العدل من أهم القيم في التوراة: 
(7)

. 

ويشرح موسى بن ميمون أن العدل ليس فقط حكم القاضي، بل سلوك الفرد في السوق والأسرة والمجتمع
(8)

 

 . قيمة الرحمة:2

«من لا يرحم الناس لا يرحمه الله»جاء في التلمود: 
(9)

. 

وتطُبق هذه القيمة في الشريعة اليهودية عبر أنظمة الصدقة ورعاية الفقراء والأيتام.
(10)

 

 . قيمة الأمانة:3

«لا تسرق، ولا تكذب، ولا تخون»جاء في التوراة: 
(11)

. 

 

أخلاقية صارمة في المعاملات الاقتصادية داخل المجتمعات اليهودية.وقد أدى هذا المبدأ إلى بناء منظومة 
(12)

 

 ً  : المقارنة بين الأديان في بناء الأخلاقخامسا

 تشترك الأديان الثلاثة الكبرى في:

 تعزيز السلوك القويم والفضائل الإنسانية.•  

 ربط الأخلاق بالمسؤولية أمام قوة عليا.•  

توفير نموذج تربوي متكامل للفرد والمجتمع.•  
(13)

 

                                                           
 .43: 10مرقس  (1)

 111، ص 2توما الأكويني، الخلاصة اللاهوتية، ج (2)

 .37: 1لوقا  (3)

 .245الدين: دراز، ص  (4)

 .225–220، ص 1ينظر: الملل والنحل: الشهرستاني، ج (5)

، ص 1، مذاهب الأخلاقيين: عبد الرحمن بدوي، ج73–72محاضرات في مقارنة الأديان، محمد أبو زهرة، ص  (6)

140–145. 

 .20: 11سفر التثنية  (7)

 273، ص 3دلالة الحائرين: ابن ميمون، ج (8)

 .307، ص 2ب، ترجمة ميخائيل رودكينسون، ج151التلمود البابلي، شبات  (9)

 .312محاضرات في مقارنة الأديان: أبو زهرة، ص  (10)

 .11: 19سفر اللاويين  (11)

 .102دستور الأخلاق في القرآن: دراز، ص  (12)

 .121–115(، ص 1991الدين: بحوث ممهدة لدراسة تاريخ الأديان: محمد عبد الله دراز، )القاهرة: دار القلم،  (13)



 

 

 72         

DOI: https://doi.org/10.33193/AJHASS.55 

 وتختلف في:

 الإسلام: الربط العضوي بين العبادة والسلوك الاجتماعي.•  

 المسيحية: التركيز على تطهير القلب والنوايا، والمحبة المطلقة.•  

اليهودية: الالتزام الصارم بالشريعة والواجبات الجماعية.•  
(1)

  

 ً  التطبيقية للقيم الأخلاقية: الأبعاد سادسا

 يمكن تلخيص دور الأديان في تعزيز القيم الأخلاقية عبر ثلاثة مستويات:

 . المستوى الفردي: تهذيب النفس، وغرس الفضائل، وكبح الأهواء.1 

 . المستوى الاجتماعي: تحقيق العدالة، والتضامن، وحفظ النظام العام.2 

. المستوى الحضاري والثقافي: بناء ثقافة قائمة على احترام القيم والحقوق، وحماية المجتمعات من الانحراف 3 

والفساد.
(2)

 

ويمكن ملاحظة أن الأديان لا تكتفي بتقديم القيم كأفكار نظرية، بل توفر آليات عملية لتطبيقها، سواء في 

في تنظيم المجتمع.المعاملات اليومية، أو في إدارة المؤسسات، أو 
(3)

 

 

 دور الأديان في تعزيز القيم الاجتماعية والثقافية :الثالث المبحث
تمثل القيم الاجتماعية والثقافية الإطار الذي تتحرك داخله الأخلاق الفردية، إذ تتحول المبادئ الدينية من مجرد 

ارية مشتركة. وتاريخ البشرية يدل التزام شخصي إلى نظام جماعي ينظم العلاقات بين الناس وينُتج هوية حض

على أن الأديان كانت أهم قوة في بناء المجتمعات المستقرة وصناعة الثقافات الكبرى، لأن الدين لا يخاطب الفرد 

 وحده، بل يؤسس لمنظومة قيم عامة تضبط السلوك الاجتماعي وتوجه الإبداع الثقافي.

 الأول: الدين وبناء القيم الاجتماعية المطلب

لًا أو ظلمًا، تعاونًا أو التي تنظم العلاقات بين الأفراد والجماعات، وتحدد ما يعُدّ عد الاجتماعية المعاييرَ  تمُثلّ القِّيَمُ 

وقد جعلت الأديان هذه القيم جزءًا من العبادة، بحيث يصبح احترام الإنسان والوفاء بالعهد وإغاثة المحتاج  أنانية،

 واجبات دينية لا مجرد أعراف.

يقرر ابن خلدون أن المجتمعات لا تقوم إلا على العصبية المنضبطة بالقيم، وأن الدين هو العامل الذي يحوّل و

العصبية من أداة صراع إلى أداة بناء حضاري، لأنه يضبطها بالأخلاق ويمنعها من التحول إلى ظلم وعدوان.
(4)

 

قوة إلى منطق المسؤولية، فالفرد لا يتعامل مع غيره ويرى دراز أن الدين ينقل العلاقات الاجتماعية من منطق ال

بوصفه منافسًا أو عائقًا، بل بوصفه مخلوقًا ذا كرامة، له حقوق واجبة.
(5)

 

وفي الإسلام، تبُنى القيم الاجتماعية على مبادئ الأخوّة والعدل والتكافل. ففريضة الزكاة، ونظام الوقف، وتشريع 

ة مجتمع متراحم يقل فيه التفاوت الطبقي والانقسام الاجتماعي.الصدقات، كلها آليات عملية لصناع
(6)

 

 الثاني: الأديان والتكافل والعدالة الاجتماعية المطلب

العدالة الاجتماعية من القيم المركزية في جميع الأديان. ففي الإسلام، تعُدّ العدالة مقصداً من مقاصد الشريعة، 

أخلاقية تضمن كرامة الإنسان. ويؤكد ابن عاشور أن التشريع الإسلامي  وهي ليست عدالة قانونية فقط، بل عدالة

صُمم ليمنع الظلم الاقتصادي والاجتماعي، ويحقق التوازن بين الحرية الفردية والمصلحة العامة.
(7)

 

وفي المسيحية، تتجلى العدالة الاجتماعية من خلال مفهوم المحبة والتضحية من أجل الآخر، حيث يطُلب من 

ؤمن أن يقدمّ احتياجات الآخرين على مصلحته الخاصة. وقد أشار الشهرستاني إلى أن الأخلاق المسيحية الم

جعلت الفقير والمحتاج مركزًا للاهتمام الأخلاقي.
(1)

 

                                                           
 .22–15، ومقارنة الأديان: أبو زهرة، ص 51–45، ص 1الملل والنحل: الشهرستاني، ج (1)

 . 92–33، و الدين: دراز، ص 211–211ينظر: الظاهرة القرآنية: مالك بن نبي، ص  (2)

 .59–52القيم في الإسلام: القرضاوي، ص  (3)

 .339–331، ص 1المقدمة: ابن خلدون، ج (4)

 .99–95ز، ص الدين: بحوث ممهدة لدراسة تاريخ الأديان: محمد عبد الله درا (5)

 .45–37، ص 1، وفقه الزكاة: القرضاوي، ج219–212ينظر: مقاصد الشريعة الإسلامية: ابن عاشور، ص  (6)

 .195–137مقاصد الشريعة الإسلامية: ابن عاشور، ص  (7)



 

 

 73         

DOI: https://doi.org/10.33193/AJHASS.55 

أما في اليهودية، فتقوم العدالة الاجتماعية على نظام الشريعة والوصايا التي تنظّم التعامل مع الفقراء والغرباء، 

قواعد دقيقة لحماية الضعفاء. وتفرض
(2)

 

 

 الثالث: الدين وبناء الثقافة والهوية الحضارية المطلب

نة للحضارات. ويذهب مالك بن نبي إلى أن أي حضارة لا  الدين ليس فقط منظومة أخلاقية، بل قوة ثقافية مكوِّّ

تقوم إلا على فكرة دينية مركزية تمنحها رؤيتها للكون والإنسان والمعنى.
(3)

 

ويؤكد أن الثقافة الدينية تنُتج نمطًا خاصًا من التفكير والفن والأدب والعلاقات الاجتماعية، بحيث تصبح القيم 

الدينية جزءًا من الهوية الجماعية.
(4)

 

وفي الحضارة الإسلامية، شكّل القرآن والسنة المرجعية العليا للغة والأدب والقانون والفنون، فنتجت ثقافة قائمة 

حيد، والعدل، واحترام العلم.على التو
(5)

 

أما في الحضارة المسيحية الأوروبية، فقد شكّلت القيم المسيحية أساس مفاهيم الكرامة الإنسانية والرحمة 

والضمير الأخلاقي، التي أثرت لاحقًا في الفلسفة والقانون.
(6)

 

 الرابع: الأديان في مواجهة التفكك القيمي المعاصر المطلب

العولمة والتكنولوجيا، تعاني المجتمعات من أزمة قيم، حيث تضعف الروابط الاجتماعية وتزداد في عصر 

الفردانية والأنانية. ويرى طه عبد الرحمن أن هذا التفكك ناتج عن فصل القيم عن المرجعية الروحية، مما جعل 

الأخلاق خاضعة للمصلحة والمنفعة.
(7)

 

إعادة بناء المعنى في حياة الإنسان، لأنه يربط السلوك اليومي بغاية عليا،  ويؤكد دراز أن الدين يظل القادر على

ويمنح الوجود بعداً أخلاقيًا شاملًا.
(8)

 

 :عن طريقيتضح مما سبق أن الأديان لعبت دورًا محوريًا في بناء القيم الاجتماعية والثقافية، 

 ترسيخ العدالة والتكافل.•  

 بناء الهوية الحضارية.•  

 .مواجهة التفكك الأخلاقي المعاصر•  

 

 الرابع: التحديات المعاصرة لدور الأديان في بناء القيم والرؤية المستقبلية المبحث

يمثل العصر الحديث إيذانًا بتحولات حضارية غير مسبوقة في تاريخ الإنسانية. ولم يعد الحديث عن القيم 

على التحديات الاجتماعية، والاقتصادية، والتكنولوجية التي الأخلاقية في سياقها التقليدي يكفي دون الوقوف 

تعصف بالمنظومات القيمية التقليدية. وفي ظل هذه التحولات، يبرز السؤال: كيف يمكن للأديان أن تواصل 

 دورها في بناء وتعزيز منظومة القيم في عالم متغيّر؟

 الأول: أزمة القيم في العصر الحديث المطلب

 جوهر أزمة القيم أولاً:

تشير تحليلات المفكرين العرب المعاصرين إلى أن عصر الحداثة أدىّ إلى فصل الأخلاق عن المرجعية 

الروحية، مما أضعف قدرتها على الاستمرار والثبات. فيرى طه عبد الرحمن أن الحداثة الغربية رفعت شعار 

اجب، واهتوت بالفردانية حد التفكك الاجتماعي.العقلانية المطلقة، فحلتّ قواعد المنفعة مكان قواعد الو
(9)

 

                                                                                                                                                                      
 .213–211، ص 1الملل والنحل: الشهرستاني، ج (1)

 .30–75محاضرات في مقارنة الأديان: أبو زهرة، ص  (2)

 .73–73مشكلة الثقافة: مالك بن نبي، ص  (3)

 .51–51شروط النهضة: مالك بن نبي، ص  (4)

(، 2003روح الحداثة: قراءة نقدية في العقلانية الغربية: طه عبد الرحمن، )الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي،  (5)

 .101–101ص 

 .115–110، ص 1مذاهب الأخلاقيين: عبد الرحمن بدوي، ج (6)

 .95–39سؤال الأخلاق: طه عبد الرحمن، ص  (7)

 .111–112الدين: بحوث ممهدة لدراسة تاريخ الأديان: محمد عبد الله دراز، ص  (8)

 .93–39(، ص 2000سؤال الأخلاق: طه عبد الرحمن )الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي،  (9)



 

 

 74         

DOI: https://doi.org/10.33193/AJHASS.55 

ويؤكد محمد عابد الجابري أن العقلانية الحداثية أنتجت نسبية في القيم، بحيث أصبحت كل قيمة قابلة للتغيير 

والتكييف حسب السياق والمصلحة، وهو ما أضعف الوازع الأخلاقي العام.
(1)

 

ارتفاع مظاهر الأنانية، وتقليل الاعتراف بالالتزامات الاجتماعية لصالح يرى شارل ملوّ أن أزمة القيم تظهر في و

إشباع الرغبات الفردية.
(2)

 

 مي  : تأثير العولمة والثورة الرقمية على القِ ثانياً 

 أ. العولمة وقيم السوق

الاعتبارات التي تضع الربح فوق ” الربحية العليا”أدتّ العولمة الاقتصادية إلى انتشار ثقافة السوق الحرة و

الأخلاقية والقيمية. ولم تكتف العولمة بنشر السلع، بل نقلت معها أنماطًا ثقافية ترتكز على الاستهلاك والتسلية 

كمحددات رئيسة للسلوك الاجتماعي.
(3)

 

اسًا وقد وجدت هذه القيم الجديدة صدى واسعًا بين الشباب، الذين أصبحوا أقل ارتباطًا بالقيم التقليدية، وأكثر انغم

في أنماط سلوكية تفتقر إلى العمق الأخلاقي.
(4)

 

 ب. الثورة الرقمية والتفاعل القيمي

والعلاقات ” الهوية الذاتية“أحدثت الثورة الرقمية تحولًا في طريقة التواصل بين الأفراد، وأعادت تشكيل تصور 

قوة هدم “لاقية ثابتة، تحوّل إلى الاجتماعية. وقد لاحظ طه عبد الرحمن أن التكنولوجيا حين تنفصل عن قيم أخ

”.أداة تقدم“أكثر من كونها ” ثقافي
(5)

 

تعُرّض القيم التقليدية ” أنماطًا من القيم البديلة“وأكد عبد الوهاب المسيري أن الإعلام الرقمي صار يصنع 

للتراجع، خاصة حين تسيطر على الوعي الجمعي، وتضع القيم الربحية أمام القيم الإنسانية.
(6)

 

 ً  : إمكانات الأديان في إعادة بناء المنظومة القيميةثالثا

 أ. الأديان والإبداع القيمي

التحديات السابقة، لا تزال الأديان تمتلك قدرة مفاهيمية عميقة لإعادة بناء منظومة القيم. ذلك لأن الأديان تقدم   

 إطارًا شاملًا للوجود الإنساني، يربط بين الأخلاق والغاية والغاية والمعنى.

أن تجديد الخطاب يرى يوسف القرضاوي أن الخطاب الديني المعاصر قادر على استيعاب تحديات العصر، و

الديني لا يعني التفريط في الثوابت العقائدية، بل تقديم القيم بوصفها إسهامًا حضاريًا في فهم الإنسان والكون.
(7)

 

أما دراز فيرى أن الدين يمنح القيم بعداً مطلقًا يتجاوز نسبية العصر، فيمنحها قدرة على الصمود أمام التحولات 

واعد اجتماعية، بل ارتباط بين الفرد والمطلق الأخلاقي.السريعة، لأنها ليست مجرد ق
(8)

 

 

 ب. التفاعل بين الدين والمجتمع المدني

يشدد كثير من الباحثين على ضرورة تفعيل الحوار بين المرجعيات الدينية والمجتمع المدني لإعادة بناء منظومة 

 مؤسساتي يحول القيم إلى ممارسات تعايشية.قيم متوازنة. فالدين وحده لا يكفي، بل يحتاج إلى إطار اجتماعي 

وقد قدم حسين مؤنس نموذجًا تطبيقيًا حيث يؤدي الحوار بين رجال الدين والمؤسسات التعليمية والثقافية إلى 

ترسيخ قيم العدالة والتعاون في المجتمع.
(9)

 

 

 

                                                           
 .73–72(، ص 2003التراث والدين: والديمقراطية محمد عابد الجابري )بيروت: المركز الثقافي العربي،  (1)

 .39–33(، ص 2010الفكر الإسلامي المعاصر وأزمة القيم: شارل ملوّ، )القاهرة: دار الفكر العربي،  (2)

 .114–153(، ص 1999ي العربي، العقل العربي: نقدٌ ومقاربة: جورج طرابيشي، )بيروت: المركز الثقاف (3)

 .134–177(، ص 1939مفهوم الثقافة: عبد الله العروي، )الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي،  (4)

 .140–134روح الحداثة: قراءة نقدية في العقلانية الغربية: طه عبد الرحمن، ص  (5)

–202(، ص 2002مدخل إلى نقد الفكر الديني في الإسلام: عبد الوهاب المسيري، )القاهرة: دار الكتاب العربي،  (6)

203. 

 .12–55(، ص 2014الصحوة الإسلامية بين الجحود والتطرف: يوسف القرضاوي، )القاهرة: دار الفكر العربي،  (7)

 .129–124بد الله دراز، ص الدين: بحوث ممهدة لدراسة تاريخ الأديان: محمد ع (8)

 .95–37(، ص 2013الدين والمجتمع المدني: حسين مؤنس، )بيروت: دار الفكر العربي،  (9)



 

 

 75         

DOI: https://doi.org/10.33193/AJHASS.55 

 : نحو منظومة قيم عالمية مستندة إلى الأديانالثاني المطلب

 المشتركات القيمية بين الأديان أولاً:

تشير الدراسات المقارنة إلى أن هناك مشتركات أخلاقية جوهرية بين الأديان الكبرى: العدل، الرحمة، كرامة 

الإنسان، احترام الحياة، ومبادئ التعامل الإنساني. وهذه القواسم المشتركة تمثل أرضية مشتركة لبناء منظومة قيم 

 عالمية.

الرحمن بدوي أن الحوار بين الأديان يمكن أن يسهم في تحديد هذه المشتركات، وتجاوز النزعات  وقد أكّد عبد

الانغلاقية، بحيث تحقق قيمًا إنسانية عامة تتجاوز الاختلافات العقدية.
(1)

 

 مقاربات فقهية معاصرة للقيم العالمية ثانياً:

مع  وأخلاقية تتعامل مع التحديات المعاصرة، يسعى كثير من العلماء المعاصرين إلى تطوير مقاربات فقهية

ويقول علي جمعة إن الشريعة الإسلامية قادرة على استيعاب التحولات الحديثة من الحفاظ على الثوابت الدينية، :

خلال المقاصد العامة التي تضمن كرامة الإنسان والعدل والمصلحة العامة.
(2)

 

أن الفقه الإسلامي يمكن أن يسهم في بناء أخلاق كونية معاصرة إذا ما انفتح على الحوار  إلى حسن حنفي وأشار

الحضاري، مع احترام خصوصيات الثقافات والأديان.
(3)

 

 الخاتمة ونتائج البحث:

سعت هذه الدراسة إلى تحليل دور الأديان في تعزيز القيم الأخلاقية والاجتماعية والثقافية من خلال مقاربة 

مقارنة تجمع بين التراث الديني الكلاسيكي والفكر المعاصر. وقد بيّنت أن الدين لم يكن في أي مرحلة من التاريخ 

تشكيل المجتمعات وبناء الحضارات، وفيما  مجرد منظومة اعتقادية، بل كان دائمًا قوة أخلاقية وثقافية فاعلة في

 اسة:يأتي أهم النتئج والتوصيات التي خرجت بها هذه الدر

 

 النتائج: . أ

 . أثبت البحث أن القيم ليست عنصرًا ثانويًا في الدين، بل هي جوهره الوظيفي في الواقع الإنساني.1 

. بينت الدراسة أن الأديان الثلاثة الكبرى )الإسلام والمسيحية واليهودية( تشترك في بناء أخلاق قائمة على 2 

 الواجب والمسؤولية أمام مرجعية عليا.

. أظهر التحليل أن الدين يؤدي دورًا محوريًا في تحقيق العدالة الاجتماعية والتكافل، وليس فقط في تزكية 3 

 الفرد.

 . كشفت المقارنة الحضارية أن الدين هو أحد أهم مصادر الهوية الثقافية وصناعة المعنى في المجتمعات.4 

 ل الأخلاق عن المرجعية الروحية.. تبيّن أن أزمة القيم المعاصرة ناتجة أساسًا عن فص5 

. أثبت البحث أن الأديان ما تزال تمتلك قدرة عالية على إعادة بناء منظومة القيم إذا أحُسن توظيف خطابها 1 

 وتجديده.

 

 التوصيات:  . ب

 . ضرورة إدماج القيم الدينية المشتركة في برامج التربية والتعليم لتعزيز الأخلاق العامة.1 

 ار بين الأديان بوصفه أداة لبناء أخلاق عالمية قائمة على المشترك الإنساني.. تشجيع الحو2 

 . دعم مشاريع تجديد الخطاب الديني بما يحفظ الثوابت ويستوعب تحديات العصر.3 

 . تفعيل دور المؤسسات الدينية في مواجهة التفكك القيمي والإعلامي في العصر الرقمي.4 

 السياسات الثقافية والاجتماعية لتعزيز التماسك المجتمعي.. توظيف القيم الدينية في 5 

وهكذا، لا تتراجع القيمة الدينية أمام التحولات الحديثة، بل يمكن أن تتحول إلى قوة فاعلة في توجيه التطور 

 الإنساني نحو الخير والعدالة والكرامة.

 

                                                           
 .215–210، ص 1(، ج1934مذاهب الأخلاقيين: عبد الرحمن بدوي، )بيروت: دار العلم للملايين،  (1)

 .51–44(، ص 2017شروق، التجديد بين الثوابت والمتغيرات: علي جمعة، )القاهرة: دار ال (2)

 .107–99(، ص 2012فقه الآخر: حسن حنفي، )القاهرة: دار نهضة مصر،  (3)



 

 

 76         

DOI: https://doi.org/10.33193/AJHASS.55 

 والمراجع المصادر

 .القرآن الكريم 

أبو حامد محمد بن محمد. تحقيق: بدوي طبانة. القاهرة: دار إحياء الكتب العربية، إحياء علوم الدين: الغزالي،  .1

 م.1939

 م.2015التجديد في الفكر الإسلامي: جمعة، علي. القاهرة: دار الشروق،  .2

 م.1991التراث والحداثة: دراسات ومناقشات: الجابري، محمد عابد. بيروت: المركز الثقافي العربي،  .3

 م.1991طبيق الشريعة: الجابري، محمد عابد. بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، الدين والدولة وت .4

 م.1913. القاهرة: دار القلم، 2الدين: بحوث ممهدة لدراسة تاريخ الأديان: دراز، محمد عبد الله. ط .5

 م.2003رحلتي الفكرية في البذور والجذور والثمر: عبد الوهاب المسيري، القاهرة: دار الشروق،  .1

. الدار البيضاء: المركز الثقافي 3الروح الحداثة: المدخل إلى تأسيس الحداثة الإسلامية: طه عبد الرحمن. ط .7

 م.2001العربي، 

 م.2002. الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي، 2روح الحداثة: طه عبد الرحمن. ط .3

 م.1931. دمشق: دار الفكر، 1شروط النهضة: بن نبي، مالك. ط .9

 م.1993. القاهرة: دار الشروق، 2سلامية بين الجحود والتطرف: القرضاوي، يوسف. طالصحوة الإ .10

 م.2000فقه الآخر: مدخل إلى فلسفة الحوار: حنفي، حسن. القاهرة: دار نهضة مصر،  .11

. بيروت: مؤسسة 3القاموس المحيط: الفيروزآبادي، محمد بن يعقوب. تحقيق: مكتب تحقيق التراث. ط .12

 م.2005الرسالة، 

 م.2001لقيم والأخلاق في الإسلام: القرضاوي، يوسف. القاهرة: مكتبة وهبة، ا .13

 هـ.1414مجلداً. بيروت: دار صادر،  15لسان العرب: ابن منظور، محمد بن مكرم.  .14

 م.1919محاضرات في مقارنة الأديان: أبو زهرة، محمد. القاهرة: دار الفكر العربي،  .15

 م.1934. بيروت: دار العلم للملايين، 3طمذاهب الأخلاقيين: عبد الرحمن بدوي.  .11

 م.1934. دمشق: دار الفكر، 4مشكلة الثقافة: مالك بن نبي. ط .17

. 4المفردات في غريب القرآن: الراغب الأصفهاني، الحسين بن محمد. تحقيق: صفوان عدنان الداودي. ط .13

 م.2009دمشق: دار القلم، 

 م.1993اء: المركز الثقافي العربي، . الدار البيض3مفهوم الثقافة: عبد الله العروي، ط .19

. القاهرة: دار 3مقاصد الشريعة الإسلامية: محمد الطاهر ابن عاشور. تحقيق: محمد الحبيب ابن الخوجة. ط .20

 م.2011السلام، 

مجلدات. القاهرة: دار الفكر،  1مقاييس اللغة: ابن فارس، أحمد بن فارس. تحقيق: عبد السلام محمد هارون.  .21

 م.1979

مجلدات. القاهرة: دار نهضة  3المقدمة: ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد. تحقيق: علي عبد الواحد وافي.  .22

 م.2004مصر، 

مجلد. بيروت: دار الكتب  2الملل والنحل: محمد بن عبد الكريم الشهرستاني، تحقيق: أحمد فهمي محمد.  .23

 م.1992العلمية، 


